



## 001 Cortina - La fórmula del pluralismo moral - DS164

Ética y ciudadanía (Universidad Peruana de Ciencias Aplicadas)



Scan to open on Studocu

HACER REFORMÁ

LA ÉTICA DE LA  
SOCIEDAD CIVIL

ADELA CORTINA

PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATÓLICA DEL MÉXICO  
BIBLIOTECA  
COMPRADA

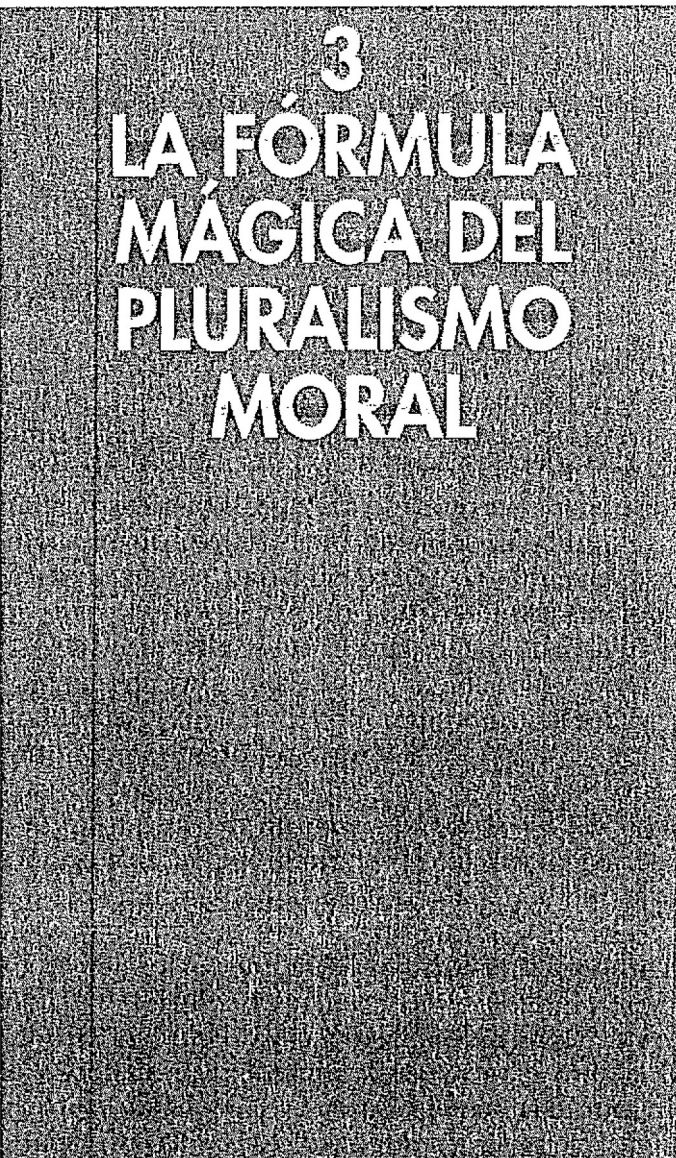
1<sup>ª</sup> edición: diciembre, 1994 2<sup>ª</sup> edición: septiembre, 1995 3<sup>ª</sup> edición: junio, 1997

4<sup>ª</sup> edición: febrero, 2000

© del texto: Adela Cortina, 1994

© de esta edición: GRUPO ANAYA, S. A. - Juan Ignacio Luca de Tena, 15 28027 Madrid -  
Depósito Legal: M. 2.443 - 2000 - ISBN: 84-207-6403-5 - Printed in Spain Imprime: Lavel, S. A. - Gran  
Canaria, 12 - Polígono Los Llanos - Humanes (Madrid),

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra está protegido por la Ley, que establece penas de prisión y/o multas, además de las correspondientes indemnizaciones por daños y perjuicios, para quienes reprodujeren, plagiaren, distribuyeren o comunicaren públicamente, en todo o en parte, una obra literaria, artística o científica, o su transformación, interpretación o ejecución artística fijada en cualquier tipo de soporte o comunicada a través de cualquier medio, sin la preceptiva autorización.



### . Del monismo al pluralismo moral

Aquellas sociedades en las que ha existido una unión política entre Iglesia y Estado de tal tipo que se han constituido como estados confesionales, se han acostumbrado a regirse por un código moral único, dado por las personas facultadas para ello desde el convenio correspondiente entre ambas instituciones. Éste ha sido, sin duda, el caso de España y de buena parte de países de América Latina, en los que ha estado vigente un código moral nacional católico, es decir, el código moral propuesto al Estado por una parte de la jerarquía eclesiástica, ligada a un sector muy determinado de la sociedad; concretamente, al sector política y económicamente dominante<sup>12</sup>.

En el mismo orden de cosas, otros países han vivido una experiencia similar desde credos seculares, cómo ha ocurrido de forma paradigmática en los países que han vivido bajo regímenes comunistas, en los que también ha imperado un código moral único, una ideología única, si bien de carácter laicista. Un determinado grupo, como es sabido, se arrogaba en exclusiva el derecho y la capacidad de juzgar acerca de lo bueno y lo malo para los ciudadanos y para toda la humanidad desde una ideología, como el materialismo histórico, presuntamente científica. Cualquier concepción moral que

<sup>12</sup> De este punto me he ocupado pormenorizadamente en *Ética mínima, Parte U*, y en *Ética de la empresa*, cap. 2.

no se atuviera a la ideología oficial, cualquiera que discrepara de las interpretaciones admitidas por la vanguardia del partido, quedaba tachada ipso-facto de perversidad burguesa y tenía que ser llevada a la hoguera, como en los viejos tiempos.

En todos estos países, fuera cual fuere el grado de cerrazón, el advenimiento de la libertad religiosa y, con ella, el fin del código moral único, sea religioso o secular, supuso el comienzo de un período de auténtico desconcierto desde el punto de vista moral. Los ciudadanos se habían acostumbrado a tomar como referente las directrices de aquellos «a quienes correspondía», bien para tenerlas por buenas, bien para asumirlas pero desde una distancia crítica, bien para rechazarlas abiertamente, situándose en la posición contraria, pero siempre teniendo esas orientaciones oficiales como punto de mira.

Y es que con el código moral único —sea cristiano, musulmán, judío o laicista— ocurre lo que con los personajes del teatro moral inglés medieval, de los que nos habla Alasdair Macintyre. Según él, tanto en ese tipo de teatro como en el teatro N5 japonés, aparecen una serie de personajes que el público reconoce inmediatamente y que marcan el tono del drama, porque los restantes personajes los toman como referente, sea para guiarse en su conducta por sus palabras, sea para actuar justamente por reacción a ellos. Quien no sepa reconocer y comprender a esos personajes tampoco entiende el conjunto de la obra<sup>13</sup>.

(Algo similar ocurre con la trama de 'las orientaciones morales en países políticamente comprometidos con una confesión religiosa o con una confesión laicista: que los ciudadanos la toman como referente moral, sea para acomodarse a sus prescripciones, sea para asumida desde la crítica interna, sea para rechazarla abiertamente.'),

<sup>13</sup> A. MacIntyre, *Tras la virtud*, cap. 3.

Éste ha sido el caso de España durante la época franquista, en la que estuvo vigente el código nacional católico, es decir, el expresivo de un sector determinado del catolicismo. Con respecto a él puede decirse que una parte de la ciudadanía lo aceptó como su código moral. otro sector creyente asumió una parte de él, pero criticando otra parte desde su propia fe<sup>14</sup>, y otro sector lo repudió abiertamente. En todos estos casos el referente social, el "personaje" era el mismo.

También en los países comunistas se vivió, como hemos dicho, una situación de código moral único, en este caso comunista y laicista, pero además acompañado de la imposibilidad de ejercer la crítica en unos países privados totalmente de libertad de opinión, expresión y reunión, en los que la sociedad civil había sido abolida. El individuo se encontró absolutamente inerme frente a un Estado omnipoente, una vez disuelto ese tejido social, esa red de asociaciones medianas entre el individuo y el Estado, que componen la voz crítica de una sociedad. Sin una sociedad civil potente —ésta es una de las lecciones que hemos aprendido del colectivismo de los Países del Este— peligran los derechos de los individuos y de los grupos que no se adhieren incondicionalmente al sistema. Por eso hoy en día pensadores como André Gorz<sup>15</sup>, Jürgen Habermas<sup>16</sup>, Michael Walzer<sup>17</sup>, John Keane<sup>18</sup> y, entre nosotros Víctor Pérez Díaz<sup>19</sup>, desde posiciones diversas, invitan a **reconstituir y fortalecer la sociedad civil tanto en los antiguos países comunistas como en las democracias liberales**, con el fin de evitar, entre otras cosas, que el poder estatal acabe engullendo a los individuos.

<sup>14</sup> Éste es el caso paradigmático de José Luis L. Aranguren en el conjunto de sus trabajos, pero muy especialmente en *Catolicismo día tras día* o en la *Ética*. Ver los dos volúmenes primeros de sus *Obras Completas*, Trotta, Madrid, 1994.

<sup>15</sup> A. Gorz, *Los caminos del paraíso*. Laja, Barcelona, 1986.

J. Habermas, *I aklixitil. und Geltung*. Suhrkamp, Frankfurt, 1992, cap. VIII.

M. Walzer, "La idea de la sociedad civil". *Delirio*, n.º 39 (1992).

<sup>18</sup> I. Keane, *Democracia y sociedad civil*. Alianza, Madrid, 1992.

<sup>19</sup> V. Pérez Díaz, *La primacía de la sociedad civil*. Alianza, Madrid, 1993.

Sin embargo, lo que —a mi juicio— no señalan abiertamente estos autores es que el fortalecimiento de la sociedad civil requiere, como condición de posibilidad, la potenciación de una ética compartida por todos los miembros de esa misma sociedad porque, sin unos mínimos morales compartidos, mal van a sentirse ciudadanos de un mismo mundo<sup>20</sup>.

Ciertamente, individuos que se encuentran casualmente en una comunidad política y no tienen más remedio que convivir en ella, porque cambiar de nación resulta harto difícil, pueden esforzarse por elaborar códigos jurídicos para defender sus derechos individuales. Pero el derecho es totalmente insuficiente para crear en esos individuos la conciencia de que son miembros copartícipes de una misma sociedad, que sólo ellos pueden construir desde valores ya aceptados. Por eso importa hoy recordar —con Víctor Pérez Díaz— el insustituible papel que la sociedad civil ha jugado en países como España en la constitución de un estado democrático, como también asignarle un lugar prioritario en la profundización en la democracia; pero este doble recuerdo no basta, sino que urge invitar a esa misma sociedad a potenciar unos valores morales que, ya comparten, diseñando los trazos de una auténtica ética de la sociedad civil.

La falta de una ética semejante y el hecho de que, tanto en los países confesional-religiosos como en los confesional-comunistas, estuviera vigente aparentemente un sólo código moral, acostumbró a un buen número de ciudadanos a tomar una **actitud de pasividad** en las cuestiones morales, difícil de superar más tarde. Parece a tales ciudadanos pasivos que las orientaciones morales han de venir de algún cuerpo de legisladores especialmente designado para ello y que a las personas no queda sino obedecer o rechazar de plano pero, en este segundo caso, desde las directrices dadas por otros legisladores distintos a los reconocidos en el

<sup>20</sup> A. Con ina, *Ética aplicada dimanada radical*, cap. 9.

país correspondiente. Con lo cual todavía no hemos ganado lo fundamental: darnos cuenta de que somos los ciudadanos quienes hemos de hacer el mundo moral y, por lo tanto, quienes hemos de reflexionar acerca de qué sea lo justo y lo injusto, aunque sea buscando la ayuda de asesores adecuados, el apoyo de gentes que nos merecen confianza.

Ciertamente, no resulta fácil a una población habituada a un código moral único tomar conciencia de que ella es la protagonista, por eso en España, por ejemplo, el reconocimiento real de la libertad religiosa en la Constitución de 1978 produjo una situación de auténtico desconcierto: ¿el fin del reinado del código moral único significaba el advenimiento de otro rey o la instauración de una época de interregno? ¿Al **monismo moral** sucedían el vacío (es decir el interregno), el **politeísmo** (es decir, la anarquía total), un nuevo **monismo solapado** o el celeberrimo **pluralismo**?

## 2. No todas las opiniones son igualmente respetables

Durante algún tiempo —recordemos— la incógnita quedó sin despejar. Parte de la población pensaba que s

una fundamantación religiosa de lo moral no tenía sentido : hablar de moral alguna v nor lo tanto se aferraba a la idea de que el código moral de una sociedad no puede ser más que aquél que tiene su fundamento en la fe religiosa. Tomando como consigna la conocida afirmación de Ivan Karamazov "si Dios no existe todo está permitido" nensaba este sector de la población esnañola que la nueva situación nos dividía en dos bandos: los creyentes orientados nor una moral religiosa v los no creyentes totalmente carentes de moral, para los que todo vale, cualquier cosa está permitida.

Sin embargo, otra parte de la ciudadanía renegaba del código moral único, pero curiosamente se empeñaba en afirmar que eso de la moral es **muy subjetivo** y que cada

-ru2 ap upo.2D1ED Eje 90pEBDID-T as tan ap EDI)! Ej sorgna i sol  
-re 'sope soj E selsn2 grupp sDI ou Á 'migue un OUIOD ·21:rod  
- LUOD as D1Dd9D1 soj OUT-1911lb anb uDuyelpildrur IDDOUODD  
Duocins ouEtung \_ras \_prnbiEnD ap u922." 2.1 UD BÁ 901YELIEJ  
-ua u·21sa sordpupd sDrul anb Jrprtup v .saieder112X sDIEEnprA  
- rpur sepuoiajDid JaD2jspEs Exed aezupn apand DI as ou Á o  
-nrosgE JorEA un DDSod IELTOTDE.I ras opol anb corpDux DIdarrs  
un ou X ELUTTU1 TS UD LTIJ SD EUOSIDD 21301 anb LI92E-1 EI UD ..121  
- uaurepunj ap ouEriumr ()lupiar ranbL otusrzEu jE otpnur aj  
grgap ou ORTEC1UID ITIS IEUOTDELI ETIOIS Eun s·ItuapE

CuBuraie Eta u9rquyel anta ap oipnbe iod cluex iod ord  
IDUTId ua (Opulcro JociEg 21pod •ouEr.rDprq orusrzeu p SELPUE  
sns E my DSIEJ1L10DUD 9parEd anb ID UD iircep oluDru\_resuDd  
reniDE pp z.r2J 'ouEria22appq oluDruresuDd p ua DluDui  
-Espaid anj anb „Hcráp iopEstpd., p mimar Dpns op.j

'ETDLIDTIECIE UD SOLIDIII 12 'Lo opp'Inour  
- ap Á DltrEaDioi uEI `,,Irggp oluoruEsuDd, pp seig sEI E DI'E.22q Á  
SEULIELIOD Ds\_resed X 'ouEriDprq E 011100 Euans anb are sD anb  
oluarrnEsuad, ap olopuystim cu9pEluDarepunj ap  
-LTDILIT aDrnbienD ap -TE2DLID.I saDUOVIDIDBIXD a2ed uf y aElsa

'D1190d 21 E Á

ug p EIJDJUIDAED arad cosor2rp1 Bisruoul ID anb onuJapou\_r Tal opod un '2IODLTIDAED un sD 'EptIDIJDp ESOD 'ano uarnb .anb Á `u9zBa Ej UD ;EJOUJ 01 EJED OUTIBIE oluDu\_repunj ketr ou anb aluDruEripuas opuarDrp csaretropui sEpua.Spcu sorqrsod sei xeregai \_rad uDrci WIJ Eldo'ouiDpoundsol olunsaid p osa ..rod •souiauDiuo alrumad sou anb pElinDej Ej so —BuErJrcinz u9prp2.11 Er uO3 oppDp ..rod— „DluapuDs U922.1,, Eun anb op eiuDnD EprgEti 'EuBrp Ánua ~n'os Eun Elsg. apased ou (liad ucee.r Ej E SETDMD-1 ap Emes EL Epanb Dadruars anb osera

- DluDtumuopEa ilArn DasDp anb

&lt;div

[66[<sup>4</sup>pppe[i '5011DDI 'WyS111111)111.111( #110 id)) Ifittgpid ryrl trOD Tu;

-ns oluDuEpunj XELJ Daqvuog opoi ap u9zEi Er LID anb IDDOLI  
-ODD-I X --oLjasziatj Epop— ii9DLIOTST.Id 1105 90110TDDTAUOD SEqi,  
•/z2Al1EU\_TIOU EpuD.2pcD op odre trry\_SIE icluasaidai E EBUDA.  
anb miope." oluDu\_rEpunj opol op ugrgurel ours `sDiDcpp  
solepuEur ap or9s ou 'sou.,reaDqu trej..reluDlur Ja2.2Dp  
-raH Á DipsziarN ap 921sandoid SEj ciaqap pp El anb SEU.' 'pul.  
-.Inri El ap Esuapp Ej osndns 'Eu2111.12)1 Eppá, EX EÁ ts ira ap  
-1DH Á ar..;Ds21DrN ap suiptul sui 9E11 tpEliDem Ej Impida'alar  
ap opour un (DUIOD Dsiapualua apand pEpruiDpoluisod Ei  
nisvi *lap 1221122UP* **G** ua IITUOD spsDf DDrp orno°

• pelaDclli Ej ap (pupa la pnliÁBpso ap 9014 s'Ea] OIDEZUED12 asIDgetr epaxEd lEna ot 1100 'oluDtrepunj ap opEARid jBiour °I 2gepDnb STUIDIDE anb ours coAriDícins Ámu so reiotu ój anb 12Jour ap 0.11S2.1 UTS assepanb E \_mural iod oprun arpOD rE sopenDJE 'smsruorn souErAnirpaluE Á sarna -00 SOJ E OIUOJJ 21cptrajDp oiás or,I •23sD.12o..rd Á pupru.ppotu -lsod ap seloD 92112 syu\_r sur oprzuEDIE -29.10 'Dluariour Á D111011\_100 ELTOSIDd Ep01 E UljUIOD U92E.I EI UD EDS 'U9TFITIDI Ej ua ED9 'IEIOLU 01 EJEd Eurt212 u9pEluDuinpunj sa.nuoDua Dicusodtur sa anb ap ETDLID1LIDS DrqpnDsrpur —opinf ns E— Ej u9psDnD ua DIBO\_Id jo ESIDELIE IEJ0111 OLUSTADDc1119 0150 E TS

- solunprArpur sEpuDiaja\_rd s21 ap DpuDdap  
opol coAparqns kali 9D opon sDrEiour sDuopsDnD ser ua anb  
..retuigu ua u\_ orqusel ours 'otusruotu JE OSIDUOD0 UD 0195 01-t  
'D1STSUOD oursllarnid p anb trEspuDluD Dnbaod c\_reaorn oursri  
-2.rnid OLIES,, un opuDrpuDjDp ..TE19D Á sofioad Ánur \_ras tresDID  
E.rulsod Etuppy EisD trejuDittEru sDuarnb ´oluuaresoHno

•D1L1DLUIESIDATUll ours cetusrtu !tu EJE<sup>D</sup>  
0199 011 'uEBTEA anb SDLIOTDELLUTIE 'IpDp so **yepiptparqnsiajul**,  
JEZUED1E Á otusrAparqns p saiDdns Digrsodurr so IERISED 'EDS  
ou anb opionDE un E sa2DII orqrsodtur sa —uegEUr.rrJE-- I.E.rour  
01101101 ID Lla 'ET-IDIEUI una ua E.2trodurop sin as '9112 riDrnb

males por su modo de tratar a judíos, marxistas y cristianos. Resultaba obviamente mucho más confortable un pensamiento, como el heideggeriano, que se niega a fundamento razonalmente y aconseja quedar a la espera del ser.

No entro, por supuesto, en la tan traída y llevada polémica acerca de si en el heideggeriano **Ser y tiempo** estaba ya larvado el nazismo, sino en algo mucho más sencillo: que, fuera ésta o no la intención de Heidegger, lo bien cierto es que un pensar que se limita a esperar el advenimiento del ser y no busca razones compartidas para la moralidad, está concediendo en realidad patente de corso a los poderosos para que hagan cuanto quieran, con total impunidad racional y, por tanto, moral: desde mangas y capirotes, a practicar sistemáticamente un genocidio inmisericorde con aprovechamiento lucrativo incluido.

Por eso no apuesta este libro por pensamientos débiles ni fuertes, porque semejante clasificación le parece bastante estúpida, sino que **le importa averiguar si en una sociedad pluralista, que ha superado la etapa del código moral único, existen unos valores morales compartidos entre los ciudadanos que les permiten trabajar juntos**, y si esos valores tienen algún **fundamento**, base, o como decirse quiera, en una razón humana que, como tal, sólo puede ser una **razón sentiente**<sup>22</sup>.

Pero, regresando a la España de 1978 y a otros países en diversas fechas, muy especialmente los latinoamericanos, el panorama moral parecía plantearse como una auténtica disyuntiva: o **monismo troglodita**, carpetovetónico por más señas, o **pluralismo subjetivista**. cabida cuenta de que "subjetivismo" significa que en cuestiones 'morales' cada quien

22 Para la tradición ética jíthiiiana de una "razón sentiente", ver X. Zubiri, *Sobre el hombre*. Alianza, Madrid, 1986, sobre todo caps. I y VII; L. Aranguren, *Ética. Revista de Occidente*, Madrid, 1958, parte cap. VII; D. Gracia, *Fundamentos de Bioética*, Eudema, Madrid, 1988, pp. 366 ss; A. Pintor-Ramos, *Realidad y sentido*. Universidad Pontificia, Salamanca, 1993; J. Conill, "La ética de Zubiri", *Ciervo*, nº 507-509 (1993), pp. 10 y 11.

opina como quiere y no es posible llegar a más acuerdos que los contingentes, es decir, los que surgen de una feliz coincidencia, que se produce casualmente, pero con la misma casualidad podía no haberse producido. Lo cual, como veremos, es politeísmo y no pluralismo.

Ciertamente, la creencia de que la mencionada disyuntiva resulta insuperable y que entre el cerrilismo de los monistas y el de los subjetivistas **tertium non datur**, está muy extendida entre la población; sin embargo, es, afortunadamente, falsa y descansa en una comprensión bastante deficiente de lo que sea el **pluralismo moral**. Término que urge aclarar porque, si el pluralismo consistiera en una multitud de opiniones que coinciden a veces por pura casualidad, resultaría imposible a los ciudadanos de una sociedad pluralista construir un mundo juntos: las coincidencias casuales no dan como para construir **conjuntamente**; dan, a lo sumo, para viajar **a la vez** en el mismo tren o en el mismo barco, cuando los pasajeros coinciden en las mismas fecha y hora, pero no para construir.

Para eso se necesita algo más que una casual coincidencia que viene de fuera: se necesita **una voluntad común nacida desde el interior de las personas**, aunque esa voluntad se limite a unos **mínimos** elementos compartidos<sup>23</sup>. Tales mínimos son en realidad indispensables para hablar de pluralismo y no existen, en cambio, en una sociedad en que impera el politeísmo axiológico.

### 3. No politeísmo, si no pluralismo

La expresión "politeísmo axiológico" fue acuñada por Max Weber para describir uno de los resultados sociales a

23 De tales mínimos vengo ocupándome desde *Ética mínima*, que llevaba este nombre por esa razón. Para el apartado próximo ver el cap. 6 de *Ética mínima* y también el cap. 12 de *Ética aplicada y democracia radical* y el cap. 2 de *Ética de la empresa*.

los que condujo el célebre proceso de modernización, subfrido por los países occidentales *desde* Walb'oreS. de la *Modernidad*. Según la conocida descripción *de* Weber, tendría este proceso un doble rostro: consistiría, por una parte, en un progreso en la racionalización de las estructuras sociales y formas de pensar y, como consecuencia de ese progreso, en un retroceso de aquellas formas de pensamiento religiosas y morales, que mantenían cohesionadas las sociedades.

El proceso *de ratiñación* occidental tendría como entes un progreso en la racionalización y un retroceso *de imágenes* del mundo religiosas y morales comunitaria retroceso al que se ha denominado "desencantamiento" del mundo, porque aquellas creencias religiosas y morales que mantenían el mundo "encantado", "hechizado", van diluyéndose frente al avance inexorable de la racionalización. ¿Es que las imágenes religiosas son irracionales y por eso retroceden necesariamente cuando prospera la razón? Obviamente para responder a una pregunta como ésta es necesario aclarar primero qué entendemos por racionalización, porque en su comprensión radica la clave del enigma.

En efecto, el progreso en la racionalización al que se refiere Max Weber consiste en la aplicación a las distintas formas de pensar y a los distintos ámbitos sociales de un uso muy determinado de la razón: el uso llamado "racional-teológico", "mesológico" o bien "instrumental". Se llama así porque se trata de una razón perfectamente habituada a descubrir qué medios son adecuados para alcanzar los fines que se persiguen, como también a calibrar las consecuencias de realizar determinadas acciones, pero que nada quiere saber de valorar los fines últimos, porque ya no sabría desde dónde hacerlo. Los fines y valores últimos se aceptan o se rechazan, pero es imposible argumentar a favor de unos u otros, pretendiendo que son racionalmente

**46** superiores, porque no hay otros fines o valores desde los que calibrarlos.<sup>24</sup>

Ahora bien, precisamente esos valores y fines últimos vivieron justificados tradicionalmente por las imágenes religiosas del mundo y, puesto que la razón -instrumental, que se ha erigido como racionalidad única, es impotente para tenerlos como su negocio propio, van quedando relegados como irracionales, como metas que se aceptan o se rechazan por algún tipo de fe, pero sobre las que no se puede argumentar. Al avance de la racionalidad mesológica acompaña, pues, como la otra cara de la moneda, el desencantamiento religioso y axiológico del mundo y, como su última consecuencia, el politeísmo axiológico.

'Consiste el politeísmo axiológico en creer que las cuestiones de valores, y por supuesto las cuestiones de valores morales, son "muy subjetivas", que en el ámbito de los valores cada persona elige una jerarquía de valores u otra, pero la elige por una especie de fe o corazonada. En realidad, si tuviera que tratar de convencer a otra persona de la superioridad de la jerarquía de valores que ha elegido, sería incapaz de aportar argumentos para convencerle, sencillamente porque tales argumentos no existen; por eso se produce en el terreno de los valores un politeísmo, porque cada uno "adora" a su dios, acepta su jerarquía de valores, pero es imposible encontrar razones que puedan llevarnos a encontrar un acuerdo argumentado. De ahí que cada quien opine como quiera y resulte imposible llegar racionalmente a un acuerdo intersubjetivo.'

<sup>24</sup> Precisamente la crítica al imperialismo de la razón instrumental es litio de los esfuerzos centrales de la llamada "Escuela de n°1" desde sus iniciadores, M. Horkheimer y T. H. Adorno, hasta los representantes de la llamada "2<sup>a</sup> generación", sobre todo, 1. Habermas. Ver para todo ello M. Horkheimer y T.H. Adorno. *Diálogos de la ciudadanía*. Trotta, Madrid, 1994 (Introducción de Juan J. Sánchez); A. Cortina, *Círculos limpios: la Escuela de Frankfurt*, Cincel, Madrid, 1985.

Ciertamente en las sociedades con democracia liberal es-  
tá muy extendida la convicción de que las cuestiones morales son muy subjetivas y de que el pluralismo consiste en tolerar las opciones ajenas. Por eso en los debates de televisión sobre cuestiones morales se acostumbra a invitar a representantes de posturas totalmente enfrentadas sobre un tema, para que cada uno de ellos defienda su punto de vista, sin pretender en modo alguno que lleguen a un acuerdo.

Precisamente que *se* produjera un acuerdo entre los interlocutores sería un fracaso para el programa en cuestión, porque "lo que vende" son las discusiones agrias, los insultos y los portazos. Lo ideal para los organizadores Sería que al final del programa los presuntos contendientes llegaran a las manos, porque al día siguiente sería la comidilla de todos los espectadores: "¿Viste ayer la que se armó...? Y eso es lo importante en esta nuestra cultura de la imagen y el sonido: que "se hable de", en el sentido de que se corriente; no que sea verdad, ni mucho menos que se hable para tratar de llegar a un acuerdo.

Encontrar ejemplos de este tipo de debates no sería difícil, sino todo lo contrario: bastaría ion enchufar el aparato de televisión. Lo complicado sería más bien encontrar contraejemplos. Y si no, atiendan a un programa sobre eutanasia, sin ir más lejos. Sin duda habrá un representante de Pro Vida y otro de Derecho a Morir Dignamente, se enzarzarán en un pelea más o menos desagradable, en la que mutuamente vendrán a tacharse de inmorales y, después de haberse echado los trastos a la cabeza, regresarán a sus casas sin haber modificado un ápice su punto de vista.

Sin duda aducirán en su descargo los organizadores de tales debates que esos movimientos son justamente los que socialmente se preocupan del tema y, por lo tanto, que una discusión que pretenda reflejar el pluralismo del sentir social no cumple su cometido si no cuenta con ese tipo de grupos.

Añadirán también que escuchar voces discrepantes es lo que ayuda, tanto a formar el propio juicio, como a cultivar la tolerancia, factores ambos sin los que es imposible un sano pluralismo. Y en parte tendrán razón, pero sólo en parte.

Porque si es verdad que nuestros debates no pueden ser sino discusiones, más o menos agrias, entre interlocutores que parten del desacuerdo y ni remotamente pretenden ponerse de acuerdo, entre otras razones, porque les parece imposible alcanzarlo, entonces no hay pluralismo alguno, sino politeísmo craso. No puede haber pluralismo entre ciudadanos con perspectivas tan absolutamente diferentes como pueda haberlas entre un marciano y un selenita, -si es que tales seres existen, porque el pluralismo exige —como hemos dicho— al menos un mínimo de coincidencia, surgida desde dentro,

Conviene, pues, aclarar que defender el **subjetivismo moral** es alistarse en las filas del **politeísmo axiológico**, y no en las de un sano pluralismo: el pluralismo, por su parte, es totalmente incompatible con el subjetivismo moral.

Ysucede que en las sociedades con democracia liberal es precisamente el pluralismo el que las hace posibles, porque el pluralismo consiste en compartir unos mínimos morales desde los que es posible construir juntos una sociedad más justa, y en respetar, precisamente desde esos mínimos compartidos, que cada quien defienda y persiga sus ideales de felicidad. Ideales que, a mi modo de ver, configuran ya unos "máximos éticos" en los que no tienen por qué estar de acuerdo todos los ciudadanos para convivir —no sólo para coexistir—, desde el mutuo respeto y aprecio.

Trataremos brevemente sobre qué sea eso de ,los mínimos y los máximos, un tema que hoy es ineludible .para construir una moral cívica, una ética de la sociedad civil<sup>25</sup>.

<sup>25</sup> A. Cortina, *Ética aplicada y democracia radical*, sobre todo cap. 12.

#### 4. Éticas de mínimos y éticas de máximos

Si "politeísmo axiológico" significa que los ciudadanos de una sociedad que ha sufrido el proceso de modernización "creen" en distintas jerarquías de valores y no pueden superar ese subjetivismo, es decir, que no pueden hacerlas intersubjetivas racionalmente. porque 110 hay argumentos que lo hagan posible, "pluralismo moral" significa, por el contrario, que los ciudadanos de esa sociedad que ha sufrido el proceso de modernización, comparten unos mínimos morales, aunque no compartan la misma concepción completa de vida buena.

En este sentido es en el que un buen número de pensadores, tanto desde el "liberalismo político"<sup>26</sup>, como es el caso paradigmático de John Rawls, como desde lo que yo quisiera llamar un "socialismo dialógico", defendido por Karl Otto Apel, Jürgen Habermas y cuantos defienden la llamada "ética dialógica"<sup>27</sup>, vienen preguntándose hace ya algunos años 92-  
cómo es posible mantener una Sociedad pluralista, siendo \ (12-  
así que en ella tienen que convivir ciudadanos que tienen 94-  
distintas concepciones de felicidad. No digamos ya una sociedad multiculturalista, en que las diferencias no son las 94-  
que existen entre grupos formados en una misma cultura, 1,1-  
sino entre distintas culturas. „Cómo es posible, no sólo que Vj..5-  
coexistan, sino que convivan, como decíamos antes?

La respuesta bastante generalizada es la de que la convivencia es posible siempre que las personas compartan unos

<sup>2</sup>CU. Rawls, *Teoría de la justicia*, F.C.E., Madrid, 1978; *Political Liberalism*, Columbia University Press, 1993; Ch. Larmore, "Political Liberalism", *Theory*, vol. 18, n.º 3 (1990), pp. 339-360; A. Cortina, *Ética aplicada y democracia radical*, cap. 2.

<sup>27</sup> Para la ética del discurso ver, entre otros, A. Cortina, *Razón comunicativa y responsabilidad solidaria*. Sigueme, Salamanca, 1985; *Crítica y utopía: La Escuela de Frankfurt*; *Áira mínima; Ética sin moral; Ética aplicada y \*morrada radical*: K.O. Apel. A. Cortina, D. Miehelin, i. de Tan, *Ética comunicativa y democracia*, Crítica, Barcelona, 1991; 1. coniii, *El enigma del animal fánióstirod*. Mugitterza, *Desde la prophlidad*. F.C.E., Madrid 1991; V. Domingo García Mará, *Áira dr la 'usarla*. Tecnos, Madrid, 1992.

mínimos morales, entre los que cuenta la convicción de que se deben respetar los ideales de vida de los conciudadanos, por muy diferentes que sean de los propios, con tal de que tales ideales se atengán a los mínimos compartidos.

Este empeño en defender y potenciar unos mínimos para que sea posible una convivencia real tiene sus raíces históricas en la nefasta experiencia de las guerras de religión, que asolaron Europa a fines de la Edad Media y comienzos de la Moderna. Estas guerras tuvieron sin duda causas económicas y políticas, e incluso se debieron también a motivaciones psicológicas de ambición y poder, sin embargo, se revistieron con la capa de la intolerancia religiosa, y causaron tal número de matanzas, torturas y todo tipo de sufrimiento físico y moral, que cuando empezó a experimentarse en algunos países la posibilidad, de que gentes con distintos credos religiosos convivieran pacíficamente, respetando de forma tolerante sus desacuerdos, pareció abrirse una nueva época: no tener el mismo ideal de vida que el conciudadano no significaba intentar eliminarle; la convivencia pacífica con él era perfectamente posible, e incluso fecunda, siempre que se compartiera con él la convicción de que todos los seres humanos merecen igual respeto y consideración, y que están perfectamente legitimados para desarrollar sus planes de vida, siempre que permitan a los demás actuar de igual modo.

Esta nueva experiencia que, así enunciada, puede parecernos una obviedad, no lo es, sin embargo. Y no sólo porque a la humanidad le costó bastantes siglos de aprendizaje, sino porque una cosa es aprender a formular el enunciado, otra bien distinta, ponerlo en práctica.

Desde el siglo XVI en que algunos pensadores empezaron a redactar escritos sobre la necesidad de la tolerancia, las conductas intolerantes e intransigentes con las concepciones de vida distintas de la propia siguen siendo parte de

la vida cotidiana, como se ha echado de ver en guerras emprendidas por creyentes, en guerras emprendidas por laicistas, y en la simple oposición a que existan gentes que puedan pensar de manera distinta. Esta intolerancia, que llevamos metida en la masa de la sangre y que ha escrito buena parte de los capítulos más amargos de nuestra pobre historia, puede ser superada: puede y debe serlo.

Pero el camino para superarla no es el politeísmo axiológico, no es el subjetivismo moral, sino el pluralismo que consiste en respetar unos mínimos ya compartidos, desde los que reconocemos, entre otras cosas, que cada quien es muy dueño de organizar su vida según sus propios ideales, y que es muy posible que esos ideales valgan la pena, aunque nosotros no los compartamos plenamente. ¿A qué se refieren exactamente los mínimos y a qué los máximos?

Según algunas voces, cuya opinión comparto plenamente, la fórmula mágica del pluralismo consistiría en -Compartir unos **mínimos morales de justicia**, aunque discrepemos en los **máximos de felicidad**. Y tal fórmula podría explicitarle más porrnenorizadamente en el siguiente sentido.

## 5. La fórmula mágica del pluralismo: exigencias de justicia- invitación a la felicidad

Es convicción bien extendida en el ámbito filosófico la de que en el amplio conjunto del fenómeno moral cabría distinguir dos lados, que sin duda en las conciencias de las personas de carne y hueso están unidos de forma inseparable, pero que pueden y deben analizarse por separado sencillamente porque un análisis de este tipo resulta sumamente fecundo para construir y fortalecer una sociedad pluralista. Se trata de la célebre distinción entre "lo justo" y "lo bueno" o, dicho de otro modo, entre las **exigencias de justicia y las' invitaciones a la felicidad**.

Obviamente, resulta imposible diseñar un modelo y unas normas de justicia: sin tener como trasfondo la idea de qué es lo que los hombres tenemos por bueno, en qué nos parece que puede consistir la felicidad. Si decimos, por ejemplo, que tenemos por injusta la actual distribución<sup>28</sup> de la riqueza y que es urgente emprender la tarea de establecer un nuevo orden económico nacional e internacional, será porque estamos convencidos de que poseer una cierta cantidad de riqueza es bueno para cualquier ser humano, ya que así puede desarrollar con libertad algunos de sus planes de vida, y además porque creemos que es bueno que exista equidad en la distribución de los bienes sociales; no nos parece, por tanto, que el ideal de vida buena de una sociedad pueda realizarse sin atender a unos mínimos de justicia.

Esto es totalmente cierto, y por eso tienen razón quienes dicen que no puede separarse de una forma tajante entre lo justo y' lo bueno, ni, por tanto, pensar en qué cosas pueden ser exigibles a toda persona sin tener cierta idea de qué es lo que hace felices a las personas. Sin embargo, también es verdad que quienes tenemos por necesario distinguir entre lo justo y lo bueno no estamos pensando en ninguna separación tajante, por que sabemos que en la vida cotidiana nos planteamos las exigencias de justicia como aquellos bienes básicos, mínimos, de los que creemos que toda persona debería disponer para realizar sus aspiraciones a la felicidad<sup>28</sup>. Para entender a qué nos referimos, sería bueno que practicáramos algunos **experimentos mentales**, como los siguientes.

Imaginemos que pasamos una de las mil encuestas que en este país se pasan diariamente, preguntando a los encuestados qué tienen por bueno, qué les hace felices, y unos contestan que cifran su felicidad en adquirir profundos conocimientos, otros en disfrutar del cariño de perso-

<sup>28</sup> En este sentido se pronuncia también J.S. Mill en *E utilitismo*, Alianza, Madrid, cap. V.

nas amigas, otros, en tratar de conseguir el bienestar de los menos afortunados. Y, supongamos que acontinuación pasamos otra encuesta preguntando esta vez en qué razones se apoyan para tener esos ideales por buenos, por felicitantes. Las respuestas podrían ser asimismo de lo más variado: desde apelar a la propia experiencia de lo gratificante que les ha resultado en ocasiones disfrutar de esos bienes, hasta recurrir a la autoridad de algunas ciencias, o también de personas que les merecen crédito, o a creencias religiosas.

Por continuar el experimento, imaginemos ahora que nosotros mismos tenemos una concepción diferente de qué tipo de vida proporciona felicidad, como también una forma de fundamento diferente, ¿nos asistiría algún derecho para recriminar a cualquiera de las personas encuestadas por su forma de entender la felicidad y por su modo de fundamentarla? ¿Podríamos esgrimir razones para exigirles que cambiaren de ideal de felicidad, o bien tendríamos que conformarnos con hablarles del nuestro y comentarles cómo desde nuestra propia experiencia o desde nuestra propia convicción nos ha resultado gratificante?

Cambiando ahora de tercio, pero intentando completar nuestro experimento, supongamos que pasamos otra encuesta a las mismas personas, preguntándoles si creen, por ejemplo, que todo ser humano tiene derecho a la vida y a los medios necesarios para poder vivirla dignamente, y que de nuevo nos encontramos ante respuestas diversas: unos entienden que seres humanos de determinadas razas no tienen tales derechos, o que no los tienen algunos minusválidos, mientras que otros responden, por el contrario, que toda persona tiene derecho a la vida y a los medios necesarios para desarrollarla dignamente.

Es evidente que en este caso no estarnos experimentando con las convicciones que el público pueda tener acerca de la felicidad, acerca de cómo organizar el conjunto de bienes

**54** que puede perseguirse para llevar una vida en plenitud. Es-

tamos preguntándonos, cómo juzgar acerca de cuestiones de justicia, y tendremos que hacer grandes esfuerzos por recordar que sólo oficiamos de sociólogos, para no entablar una agria discusión con aquellos de los que discrepemos. Porque ¿es verdad que quien defiende el derecho de toda persona a vivir y a los medios necesarios para hacerlo dignamente, puede contemplar con respetuosa tolerancia a quien niega tales derechos a algunas personas? ¿No hemos de reconocer más bien que en cuestiones de justicia no cabe sólo narrar experiencias personales, sino que "nace de dentro" exigir que tales exigencias se satisfagan?

La verdad es que no hacen falta grandes experimentos mentales, sino que, con sólo escuchar y leer las noticias diariamente, sobra material: para percatarse de que en cuestiones de justicia un ciudadano adulto es intransigente, mientras que, en lo que se refiere a proyectos de felicidad, un ciudadano adulto es tolerante, aunque pueda estar convencido del profundo valor del suyo.

De experimentos como éstos, ampliables casi al infinito, venimos a concluir que, aunque en la vida cotidiana justicia y felicidad sean dos caras de una misma moneda, las cuestiones de **justicia** se nos presentan como **exigencias** a las que **debemos** dar satisfacción, si no queremos quedar por debajo de los **mínimos** morales, mientras que los **ideales de felicidad** nos **atraen**, nos invitan, pero no son exigibles.

Y aquí radica otra de las diferencias entre felicidad y justicia: que mientras en una sociedad pluralista los ideales de felicidad pueden ser distintos, y resultaría irracional la conducta de quienes se empeñaran en exigir a todos sus conciudadanos que se atengan al que ellos tienen por adecuado, no sucede lo mismo con las convicciones de justicia. Cuando

tenemos algo por justo, nos sentimos impelidos a **intersubjetivarlo**, a exigir que los demás también lo tengan por justo,

**55**

porque ciertamente existe una gran diferencia entre los juicios "esto es justo" y "esto me conviene", pero también entre los juicios "esto es justo" y "esto da la felicidad".

Si digo "esto me conviene", estoy expresando simplemente mi preferencia individual por algo, y si digo "esto nos conviene" amplío la preferencia a un grupo; mientras cuando afirmo "esto es justo" estoy confiriéndole un peso de objetividad que queda más allá de preferencias personales y grupales: estoy apelando a modelos intersubjetivos, que sobrepasan con mucho el subjetivismo individual o grupal.

Decir que "esto hace feliz" es, por contra, bastante más arriesgado, porque ¿quién se atreverá a decir que esto es lo que hace felices a todos los seres humanos, aunque parte de ellos se niegue a aceptarlo?

Y esta doble faceta de la moral es la que provoca grandes confusiones en una sociedad que ha pasado de tener un código moral único a proclamar el pluralismo.

En efecto, escarmentada de la intransigencia del monismo moral y totalmente en guardia 'ante cualquier apariencia de intolerancia, cree que "pluralismo" significa tolerar todo, aceptar que todo vale y que cualquier opinión es igualmente respetable. Por otra parte, esa misma sociedad se percata de que todo no le da lo mismo, que le indignan la corrupción, la violación de los derechos humanos, la injusticia, y que no está dispuesta a tolerarlos porque le parece inhumano. Con lo cual anda bastante confundida al menos por un largo período de tiempo.

En nuestro país este período ya ha pasado y ha llegado el momento de aclarar que la fórmula del pluralismo no es "todo vale", sino: en lo que respecta a proyectos de felicidad, cada quien puede perseguir los suyos e invitar a

otros a seguirlos, con tal de que respete unos mínimos de justicia, entre los que cuenta respetar los proyectos de los demás; en lo que se refiere a los mínimos de justicia, debe respetarlos la sociedad en su conjunto y no cabe decir que aquí vale cualquier opinión, porque las que no respetan esos mínimos tampoco merecen el respeto de las personas.

Como conclusión de este apartado podemos decir, pues, que el fenómeno moral tiene sobre todo dos facetas, que son la justicia y la felicidad.

En el terreno de la felicidad tiene sentido dar consejos, asesorar, sugerir a otra persona cómo podría alcanzarla, bien desde la propia experiencia, bien desde la confianza que otros nos merecen y que indican que ese es un buen camino. Decíamos que son éticas de máximos las

que aconsejan qué caminos seguir para alcanzar la felicidad, cómo organizar las distintas metas que una persona se puede proponer, los distintos bienes que puede perseguir para lograr ser feliz. Aquí no tiene sentido exigir lo que se debe hacer: aquí no tiene sentido culpar a alguien de que no experimente la felicidad como yo la experimento.

En el terreno de la justicia, en cambio, es en el que tiene pleno sentido exigir a alguien que se atenga a los mínimos que ella pide, y considerarle inmoral si no los alcanza. Por eso éste no es el ámbito de los consejos, sino de las **normas**; no es el campo de la **prudencia**, si no de una razón práctica que exige intersubjetivamente atenerse a esas normas.

Si quisiéramos establecer una comparación entre las éticas de la justicia y las de la felicidad, la resultante sería la siguiente:

**Éticas de mínimos**  
Ética de la Justicia  
Lo justo  
Razón práctica  
Normas  
Exigencia

**Éticas de máximos**  
Ética de la Felicidad  
Lo bueno  
Prudencia  
Consejos  
Invitación

En lo que respecta a la ética de la sociedad civil es fundamentalmente una ética de la justicia, una ética de mínimos y no de máximos; mientras que, como veremos, las éticas das a religiones son fundamentalmente éticas de máximos<sup>29</sup>

Como el asunto de este libro es la ética de la sociedad civil, diremos que sus mayores problemas consisten en averiguar quiénes están legitimados para decidir qué es lo moralmente correcto en una sociedad pluralista, quiénes son los agentes de moralización, cuáles son los mínimos que la componen y cómo se articula con las éticas de máximos. De todo ello intentaremos ocuparnos en los capítulos que siguen.

## BIBLIOGRAFÍA

APEL, KARL-OTTO: *Estudios éticos*. Alfa, Barcelona, 1986.

CORTINA, ADELA: *Ética mínima*. Tecnos, Madrid, 1986.

KANT, I: *¿Qué es la Ilustración?*

KEANEJ: *Democracia y sociedad civil*. Alianza, Madrid, 1992.

RAWLS, J: *Temas de la justicia*. ECE, 1978. *Political Liberalism*. Columbia University Press, 1993.

WALZER, M: *Esferas de la Justicia*. F.C.E, México, 1993.

WEBER, MAX: *El político y el científico*. Alianza, Madrid, 1967.

ZUBIRI, XAVIER: *Sobre el hombre*. Alianza, Madrid 1986.

<sup>29</sup> Ver cap. 8 de este mismo libro.